MEDITER

s

Méditer. Le mot est mal approprié car il désigne étymologiquement une réflexion
profonde sur un théme philosophique. La pratique que nous proposons, issue des
traditions extrémes orientales, est aux antipodes de la réflexion : il s'agit de I'absorption
dans la non-pensée grace a la pratique du souffle.

VENIR A MEDITER

Si nous nous sentons attiré(e)s par la pratique de l'assise méditative, ce peut-étre soit
parce que nous sommes confrontés a des difficultés intérieures ; soit que nous sommes
en recherche d'un je-ne-sais-quoi de particulier. Dans la réalité, il s'agit fréquemment
des deux a la fois. Bien souvent, il faut avoir passé de nombreuses souffrances pour
finalement parvenir a la pratique de la méditation. C'est chose courante. Et cela l'a
toujours été. La souffrance est en cela bénéfique qu'elle nous pousse a trouver une
solution pour nous épanouir davantage.

La plupart des grands maitres du passé dont nous connaissons l'histoire ont découvert
la méditation a la suite de grandes difficultés. La libération de la souffrance est
d'ailleurs le theme central du Bouddhisme.

Ce que nous appellons couramment méditation, nous l'appellerons Zazen. Car cela
correspond mieux a la réalité de notre pratique. « Za » veut dire s'asseoir en japonais :
« zen » peut se traduire par « absorption ».

Le Zazen a été concu comme une méthode de concentration de I'esprit permettant de
passer de la multitude agitée des pensées au grand calme intérieur du vide.

LA NON PENSEE E=

Ce que nous appellons non-pensée n'est pas exactement l'absence de pensée. Comme
le non-faire n'est pas exactement l'absence d'action. Comme le Vide n'est pas
exactement le vide. Ces distinctions subtiles sont choses communes dans la pensée
asiatique et sont particulierement bien exposées dans le Dao De Jing de Lao Zi, livre-
monument, fondateur du taoisme philosophique. Ces apparentes contradictions
relevent du non-dualisme, ou les contraires ne s'opposent pas forcément et permettent
d'accéder a une « autre » voie.

La non-pensée est parfois appellée le Vide. C'est cet état d'absorption, que 1'on appelle
traditionnellement dhyana en sanskrit, zen en japonais, chan en chinois. Cet état se
décline en différentes intensités qui correspondent a différents états d'expériences
spirituelles.

Le Bouddhisme vise I'Eveil a sa Vraire nature, le Taoisme recherche I'union avec I'Un.

La non-pensée, c'est lorsque 1'on ne rajoute rien a ce qui est déja la. Lorsqu'on ne
rajoute rien a ce qui est déja la, on redécouvre ce « déja la » que 1'on avait oublié. Caché
par le vacarme du dialogue intérieur. Il convient alors de rester le plus proche possible



de cet état de grande simplicité premiere. C'est ce que les Bouddhistes appellent notre
« Vraie nature ». Par la non-pensée, nous nous reconnectons avec la faculté d'intuition,
naive et naturelle.

Identifier notre personnalité, notre moi, avec le discours qui s'agite dans notre téte est
une erreur commune. Nous ne sommes pas notre discours intérieur. Au contraire :
'exces de pensées nous empéche d'étre vraiment nous-méme.

ZAZEN [z

« Méditer » est un art. Car trouver le chemin pour se plonger dans la non-pensée reste
un mystere a découvrir par soi-méme. Il existe différentes techniques pour l'approcher,
mais le réaliser est du domaine de la pratique personnelle. Différentes techniques
peuvent y mener, différentes techniques peuvent permettre de le prolonger. Mais
chaucun doit trouver la facon juste, la bonne maniere, qui permettra de réaliser
'absorption.

Une métaphore connue compare l'esprit a un cheval sauvage : le dompter, le calmer,
n'est pas affaire de force, mais de subtilité.

Zazen propose une technique simple et efficace qui peut se suffire a elle-méme pour
une vie entiere de méditation.

Voici la technique du Zazen tel qu'il est pratiqué a la Falaise Verte et dans les temples
Rinzai au Japon.

LE CORPS

L'assise

Zazen se pratique assis. La posture traditionnelle est le lotus, difficile a prendre par des
personnes qui ne pratiquent pas le Yoga intensivement ou des exercices d'étirement
avancés. On lui préferera donc la posture dite « birmane » : assis sur un coussin qui
suréleve les fesses, les genoux touchent le sol, les jambes reposent devant soi, pieds
ramenés contre le coussin. L'important est d'avoir les genoux qui touchent le sol. Avec
le coccyx, cela forme trois points d'appui pour que la colonne vertébrale puisse s'ériger
solidement et sans effort.

La posture assise sur une chaise est également possible et efficace. Il suffit de bien
poser ses pieds au sol et d'avoir les jambes suffisament ouvertes pour assurer une
bonne « prise au sol ».

Il faut « asseoir » sa posture : solide mais décontractée. Relacher les épaules et relever
le corps. Droit mais relaxé.

Les mains

Les mains sont jointes devant soi. Traditionnellement, la main droite repose dans la
main gauche. Les mains reposent sur les jambes de facon a pouvoir relacher les
épaules et oublier les bras.

La téte et I'axe central
La téte suit le prolongement de la colonne vertébrale. Le menton légerement rentré,
sans exagérer, afin que le haut du crane soit bien connecté a toute la colonne. Bien



droite, mais sans tension désagréable, permettant une vraie introspection dans le
calme.

Les yeux

Les yeux sont mi-ouverts, mi-fermés. Complétement ouverts, on n'arrive pas a se
concentrer a l'intérieur de soi. Completement fermés, il est trop facile de se laisser
emporter par le réve et la conscience discursive.

Enfin le regard est dirigé vers le bas, a 45°.

LE SOUFFLE

La pratique centrale du zazen est la pratique du souffle.

Pendant zazen, on pratique la respiration abdominale. A l'inspir, on envoie le souffle
jusqu'en dessous du nombril, de fagon a ce que le ventre se gonfle. A I'expir, on pousse
légerement sur le bas-ventre afin d'expulser l'air. De cette facon le va-et-vient du
souffle se fait grace au mouvement de pompe du bas-abdomen.

Lors de cet exercice, on veille a toujours garder un rythme respiratoire confortable,
sans forcer ni sur l'inspir, ni sur I'expir. On veille également a toujours respirer de
facon silencieuse et douce, sans produire de bruit afin de ne pas géner les autres
autour de soi.

Au fut et a mesure de la pratique, le souffle va se faire de plus en plus calme, de plus en
plus profond, de plus en plus puissant.

Le souffle est véritablement la clef de la méditation. C'est lui qui va donner la
relaxation nécessaire au calme du corps et de l'esprit. C'est lui qui va nourrir le bas-
ventre et donner sa force a la posture.

Se placer constamment dans son bas-ventre. Le remplir de souffle. A un niveau plus
subtil, la respiration abdominale alimente en énergie le Dantian inférieur, les intestins.
Une force s'y développe qui fait se redresser le corps.

L'ESPRIT

La simple pratique de la respiration abdominale est une trés bonne fagon de
commencer a entrer en méditation. Mais il peut étre parfois difficile de rester en état
de concentration pendant un moment plus long. C'est la qu'une technique spéciale est
requise pour concentrer l'esprit. Nous utilisons une technique classique du
bouddhisme asiatique : le soussokkan.

Le soussokkan est une technique de concentration sur le souffle. Il consiste a énoncer
intérieurement le son d'un chiffre sur I'expir, et a se concentrer sur le son - intérieur -
de ce chiffre. De un a dix, a chaque expir, se concentrer sur le son du chiffre ou I'on se
trouve. Inspirer librement et passer au chiffre suivant. De un a dix et on recommence a
un etc.

Le soussokan permet de focaliser la pensée sur un seul objet : le son d'un chiffre. Il
permet également d'unir intimement l'esprit au souffle. On essaye de rester en contact
permanent avec son souffle.

A un certain moment, les pensées parasites viennent perturber le décompte des
chiffres, et parfois 1'on perd completement le fil de la respiration. A ce moment 13, il



faut apprendre a mobiliser la conscience pour « voir» que l'on a abandonné le
soussokkan et que l'on s'est fait attraper par le dialogue intérieur. Puis reprendre la
pratique du décompte a « un ».

C'est l1a tout le travail. Tout l'effort pendant le temps de l'assise va étre de rester
connecter le plus possible a son souffle et de rester au maximum vide de pensées.

Le soussokkan est une excellente méthode de concentration et de respiration. Elle
permet d'unifier l'esprit sur une seule chose, le souffle. L'esprit, calme et unifié, peut
alors accéder a la non-pensée. Pour cela, il n'y a qu'un pas, mais c'est a chacun de
trouver comment le faire.

QI GONG DE MEDITATION A%

L'assise méditative est une discipline qui fait partie intégrante des méthodes de Qi
Gong. A ce titre, le zazen est un Qi Gong. On considére 1'assise méditative comme un
travail de I' « interne ». On la nomme souvent Nei Gong, « nei » signifiant « interne ». S'il
aborde exactement les mémes points que la tradition bouddhiste, le Qi Gong de
meéditation, de tradition davantage taoiste, met I'accent sur la pratique de la circulation
énergétique.

wujt Ek

Dans la méditation taoiste de base, il n'y a rien de précis a faire. Juste apprécier sa
posture, son souffle, son esprit calme. Tout simplement entrer en méditation sans
méthode précise, naturellement. En chinois, on nomme cet état et cette pratique
« Wuji », le « sans-principe ». Wuji ne requiert aucune technique, c'est la non-méthode.
Pratiquer Wuji, c'est laisser s'harmoniser en soi le corps, le souffle et I'esprit. De cette
facon, I'état de non-pensée se met en place tout naturellement. Wuji, c'est la méditation
naturelle.

Wu-ji « sans-principe » est intimement lié a la non-pensée, qui en chinois se dit Wu-

nien « sans-pensée ». Tout les deux sont des pratiques de Wu ﬁ.ﬂi, qui veut dire « ne
pas ». Comprendre et pratiquer le « Wu » est un exercice de ce que 1'on appelle parfois
le « lacher prise ».

CIRCULATION CELESTE /JVEX

La circulation céleste — appellée aussi parfois orbite microcosmique - est la circulation
du souffle et de I'énergie du bas de la colonne vertébrale au haut du crane, puis du haut
du crane au bas-abdomen, etc.

Cette circulation énergétique constitue une technique classique de la méditation
d'inspiration taoiste. Elle est toutefois une technique avancée qui nécessite en premier
lieu une bonne fondation dans la non-pensée et une certaine sensibilité au Qi. La
circulation céleste demande également un bon équilibre émotionnel.

Avant de commencer la circulation céleste, assurez-vous d'étre débarassé(e) de toute
émotion trop intense ou négative. Installez-vous dans le calme intérieur et dans le
souffle. Utilisez soussokkan si-besoin. Une fois entré en méditation, alors seulement
vous pourrez commencer a faire circuler.



DANTIAN FHH

Accéder a l'état de non-pensée, entrer en méditation, correspond a une réalité
énergétique. Entrer en meéditation, c'est ouvrir et nourrir ses principaux centres
énergétiques. Dans la pensée chinoise, on appelle ces centres les dantians. Ouvrir les
dantians constitue le coeur de notre pratique du Qi Gong. Une fois en assise, la non-
pensée permet d'entrée en connexion de plus en plus fine avec ses dantians. On
apprend se metttre en contact avec eux, a les laisser s'épanouir, a les nourrir, a les
ouvrir. Faites votre propre expérience, car c'est l'intensité avec laquelle vous vous
investirez dans la pratique qui vous rendra en retour ses bienfaits.

CONSEILS POUR LA PRATIQUE

* Pratiquez régulierement. Astreignez vous a une discipline personnelle.

* Les premiers temps de la pratique peuvent étre les plus difficiles. Persévérez
malgré les premieres difficultés.

* N'attendez pas de résultats. Le fait de ne rien attendre de la pratique est une
posture de l'esprit indispensable a I'entrée en méditation. N'attendez rien. C'est
seulement a ce moment la que, peut-étre, quelque chose se passera. Comme une
sorte de grace. N'attendez rien.

* Ne rien attendre mais pratiquer vers un but précis : I'entrée en méditation et le
retour a notre étre naturel, pacifié, joyeux et entier.

* Lorsque vous pratiquez la méditation, pratiquez intensément. Ne laissez pas le
temps filer. Le temps de pratique est un moment précieux.

* Les techniques dont nous héritons proviennent de l'expérience d'une longue
lignée de maitres anciens. Ayez confiance dans la pratique. N'ayez aucun doute
sur la qualité de la méthode et persévérez.

* Meéditer est tres simple : il suffit de respirez et de rentrer dans le vide. Méditer
est tres difficile : ne vous blamez pas, ne vous juger pas et continuez d'avancer.

* Sivous commencez a profiter de votre méditation, de fagon profonde, ne vous en
réjouissez pas trop vite. Qui croit avoir gagner, perd. Acceptez les résultats de
votre pratique avec gratitude, comme un cadeau.



