
Wuji : 

Pratiquer avant le mouvement


Lorsque l’on commence une séance de Qi Gong, on prend traditionnellement un 
temps d’immobilité, les pieds parallèles, écartés de la largeur des épaules, les mains 
naturellement le long du corps. En chinois, cette position est appelée : Wuji, 無极.

« Wu » veut dire : « sans », « Ji » peut être traduit par « principe ». « Wuji » peut donc 
être traduit par : « sans principe ». La position Wuji est donc la position sans 
principe, une « non-position ».


Cette « non-position » mérite un travail approfondi. Or elle semble d’apparence si 
simple qu’on pourrait avoir tendance à sous-estimer son importance.

La position Wuji est une position « sans principe » : c’est à dire qu’il n’y a rien à faire, 
ou plutôt qu’il faut y « faire le rien ». Il s’agit simplement de respirer et de laisser 
faire. Naturellement, au bout d’un certain temps et grâce au calme procuré par la 
respiration, l’esprit «revient en sa demeure», c’est à dire qu’il retrouve son état 
originel, calme et lumineux.


Toutefois, ce qui est simple n’est pas toujours facile. Le temps, l’expérience et 
l’intuition nous guident naturellement vers un état « méditatif ». Il faut avant tout 
faire l’expérience par soi même.


Se tenir debout et simplement respirer par le bas-ventre est un exercice qui a une 
énorme potentialité. A force d’exercice, de temps et de répétitions, le mental se 
calme, la position s’affine, le bas ventre - le Dantian 丹⽥ - se remplit. La conscience 
du corps s’affine petit à petit.


Le développement de la qualité de souffle, de la qualité de calme, de la finesse de 
ressenti demande un investissement sur la longue durée. Le Qi Gong ne se réduit 
pas à des enchaînements de gestes, mais il concerne avant tout un travail interne. 
Comment remplir les mouvements ? Il faut avant tout avoir une disponibilité 
d’esprit, une disponibilité de souffle et une finesse de ressenti.


Il faut donc prendre le temps de travailler avant le mouvement. 


Respirer activement par le bas ventre amène progressivement à augmenter la 
conscience de son bas-ventre. On ressent de plus en plus les muscles abdominaux 
qui gonflent et dégonflent lors de l’inspir et l’expir. Au fur et à mesure de la pratique, 
le bas-ventre acquière une existence, une sorte de densité où réside de la force.




Ainsi, tout au long de la pratique du Qi gong, on veillera à rester le plus possible 
« connecté » à son bas-ventre. On fera constamment descendre son esprit dans le 
bas-ventre et on l’y maintiendra. Il faut bien souvent des années de pratique 
accumulées pour réveiller les sensations de puissance du Dantian.


Une fois le bas ventre remplit, l’esprit apaisé, les sensations de Qi se développent. On 
peut alors ouvrir le centre du front, et aligner l’ensemble de l’axe central, du haut 
de la tête jusqu’au bas du ventre.


	Wuji :
	Pratiquer avant le mouvement

